جوامع

## الكون والفساد

لابن رشد

تحقيق

د. أبوالوفا التفتازاني و أ. سعيد زايد

تصدير ومراجعة د . إبراهيم مدكور

المجلس الأعلى للثقافة (بالتعاون مع الاتحاد الدولى للأكاديميات)



جوامع

# الكون والفساد

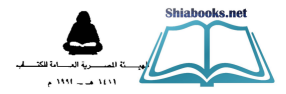
لابن رشد

تحقيق

د. أبوالوفا التفتازاني و أ. سعيد زايد

تصدير ومراجعة د . إبراهيم مدكور

المجلس الأعلى للثقافة (بالتعاون مع الاتحاد الدولى للأكاديميات)





کیداری هسترد آرویس ماریخ صده

#### الفهرس

| 42 | <b>64</b>                                                                                       |  |  |  |  |  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| ٥  | ١ ـ تصدير للدكتور إبراهيم مدكور                                                                 |  |  |  |  |  |
| ٧  | ٣ ــ النسخ التي قام عليها التحقيق                                                               |  |  |  |  |  |
|    | ٢ ــ كتاب الكون والفساد لأرسسطو طاليس نلخيص الفاضي الأجل أبو الوليد بن رشد                      |  |  |  |  |  |
| ٩  | ضى الله عنهم وموسمالتان المقالة الأولى                                                          |  |  |  |  |  |
|    | <ul> <li>٤ لقالة الثانية من كتاب الخول والفساد لأرسطو تلخيص القاضى أبو الوليد بن رشد</li> </ul> |  |  |  |  |  |
| ۲١ | رضي الله عنهم                                                                                   |  |  |  |  |  |



#### تصدير

مهمة إحياء التراث طويلة النفس دائها ، وحياتها فى أن يتوفر لها من المحققين من هو أهل لها ، وتراث ابن رشد متعدد ومتنوع ، وما أحوجه إلى تخصصات مختلفة ، ذلك لأن العلم والفلسفة فى هذا التراث يتعاونان ويتلاقيان .

وإذا كان ابن رشد قد عنى بالمنطق والإلاهيات ، فإنه لم يفته أن يفف طويلا عند الفلسفة الطبيعية في مناحيها المتعددة ، وقد استلفتت الإلاهيات وتهافت التهافت الأنظار .

ودراساته الطبيعية لم تنل حظها بعد ، وأملنا اليوم فى أن يكون فى هذا الإحياء ما يتلافى نقصا وما يسد حاجة ، وقد عنى بالنص الذى بين أيدينا محققان عاشا مع ابن رشد زمنا طويلا ، وهما الدكتور أبو الوفا التفتازانى والأستاذ سعيد زايد ، وعشاق ابن رشد يعرفون جهدهما ومثابرتها الطويلة . وكتاب الكون والفساد ا بدء لسلسلة أرجو أن يتابعاها وأن يستكملاها . ومن حسن الحظ أنها عولا على عدة مراجع وأفادا منها ، وأخرجا لنا نصا واضح الأسلوب نقى الدلالة ، وكل رجاء أن يتابعا فلسفة ابن رشد الطبيعية ، وأن يستكملا أجزاءها .

وباسم قرائهما أسجل الشكر على جهودهما ، وأتمنى لهما الصحة والعافية ، لكى يتابعا أداء الرسالة التي اضطلعا مها .

إبراهيم مدكور

#### النسخ التي قام عليها التحقيق

١ -- دار الكتب \_ حكمة وفلسفة ٢١١ ، عمومى ١١٨٦ وقد رمز لها بحرف (د) .
 تبدأ بالبسملة ثم بالصلاة على النبى والسلام عليه \_ كتبت بخط نسخ كبير نسبياً . تنتهى بعبارة : و انقضى القول والحمد لله والصلاة والسلام على نبيه محمد وآله وسلم » .

٢ - دار الكتب ـ حكمة وفلسفة ٥ ، عمومى ١٩٦٦ وقد رمز لها بحرفى ( د ا ) . تبدأ بالبسملة ثم بالصلاة على النبى والسلام عليه ـ كتبت أيضاً بخط نسخ كبير نسبياً ـ يمتاز بالوضوح . تنتهى بعبارة : « انقضى القول والحمد لله والصلاة على نبيه وآله وسلم » .

٣ - كتابخانة مركزى دانشكاة \_ طهران ٣٧٥ وقد رمز لها بحرف (ط). تدخل مباشرة في موضوع الكتاب بعد ذكر عنوانه \_ كتبت بخط نسخ دقيق يحتاج إلى جهد في استبانته . تنتهى بعبارة : و انقضى القول في هذا الكتاب بحمد الله وعونه بسم الله الرحمن الرحيم .

٤ — جوامع المكتبة القومية بمدريد 5000 وقد رمز لها بحرف (م). تبدأ بالبسملة ثم بالصلاة على محمد والسلام عليه \_ كتبت مخط مغربي غير واضع ، يلزم لقارئه الاستعانة بنسخة أخرى كي يتبنه . تنتهى بعبارة : ﴿ وهنا انقضى القول في تلخيص هذا الكتاب كتاب الكون والفساد والحمد لله بجميع ما ينبغي حمده به » .

٥ --- ينى جامع ١٥٧٩ وقد رمز لها بحرف (ى) تبدأ بالبسملة ثم تعقب بعبارة (رب يسر) -- كتبت بخط واضح يخلط بين النسخ والرقعة - غير منقوط فى كثير من كلهاته . هذه النسخة غير كاملة . تنتهى بعبارة : و وأنه هناك أعطيت الأسباب العامة لجميع ما قوامه بالطبيعة . تم القول والحمد الله رب العالمين و .



#### بسم الله الرحمن الرحيم رب بســـــر

كتاب الكون والفساد لأرسطوطاليس

تلخيص القاضى الأجل أبو الوليد بن رشد رضى الله عنهم

وهو مقالتان

المقالة الأولى

قال: القاضي أبو الوليد

[۱] غرض أرسطو من هذا الكتاب: التكلم فى التغايير الثلاثة التى هى الكون والفساد، والنمو والاضمحلال، والاستحالة، وإعطاء ما به يتم واحد واحد من هذه التغايير وكيف يتم ذلك. وذلك أن التغير فى المكان، وهو المسمى نقلة، قد تكلم فيه فيها سلف؛ ، ، وكان قد بقى عليه التكلم في هذه الثلاثة.

[7] وهو ههنا إنما يعرّف من أمر هذه التغايير المعنى العام لجميع التغيرات بها على
 ما يقتضيه الترتيب المنتظم في التعليم .

[٣] أما الكون البسيط فهو ههنا يعرفه على التهام ، وأما كون المركبات فإنه يعرف ههنا من أمر جنسه ، ويعطى مبادئه وأسطقساته . فأما إعطاء جميع ما يتم به وتتقوم جميع الكائنات من المتشابهة الأجزاء ، ففي الرابعة من الآثار العلوية . وكذلك ما يعطى ههنا من حركة النمو كها

<sup>(</sup>۱ ـ ۷) بسم الله ... أبو الوليد: بسم الله الرحم الرحيم صلى الله على محمد وعلى آله وسلم تسليها كتاب الكون و م ؛ بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم كتاب الكون والفساد داً ؛ كتاب الكون والفساد ط. (۸) غرض أرسطو: غرضه د، داً ، ط ، م ا || التكلم : الكلام ى . (۱۳) التغيرات : المنفيرات د ، داً ، ط ، م || (۱۳) في : من د ، دا ، ط ، م . (۱۵) أمر : أمره د ، داً ، ى ا || ما يتم به : ما به ط ، م اا وتتفوم : تقوم ط ، م ؛ تتفوم ى . (۱٦) العلوية : ساقطة من د ، دا ، م ، ى .

له فی کتاب النفس وکتاب الحیوان . وهو أیضا بروم فی إعطاء ما یعطی ههنا أسبَابُه ، وأن یعطی فی ذلك الأسباب الفصوی ، کها فعل فیها نقدم .

[3] فأما مرتبة هذا الكتاب ، فهو بعد كتاب السياء والعالم ، وذلك لأنه لما تبين هنالك أن الأجسام البسائط التي دون فلك القمر أربعة فقط ، وأنها يستحيل بعضها إلى بعض ويتكون بعضها عن بعض ، شرع ههنا يفحص عن جهة كون بعضها عن بعض ، وهل هذه الأجسام هي أسطقسات المركبات ، أو واحد منها ، أو أكثر من واحد . وإن كان واحداً منها أو أكثر من واحد ، فهل أيضاً بعضها أسطقس لبعض ، أو هي في مرتبة واحدة من البساطة . ولذلك لقبه بكتاب الكون والفساد ، لأنه وإن كان بتكلم ههنا في حركة النمو والنقص وفي الاستحالة ، فكان تكلمه فيها إنما هو على جهة القصد الثانى ، وللمشاركة التي بينها ، وإعطاء الفرق بين هاتين الحركتين وين حركتي الكون والفساد .

[6] فلنبدأ بالتقاط الأقاويل العلمية من هذه المقالة على عادتنا . فنقول : إما أن هذه الحركات الثلاث موجودة ، فذلك بين بنفسه ، وكذلك كونها متباينة ومتغايرة . وذلك أن الذي ينبغي أن يتحفظ به في الكون وبه يتميز من سائر الحركات ، هو أن الكون يكون في الجوهر ، وأنه من لا موجود إلى موجود . ويعني ههنا بلا موجود ، ما ليس هو موجودا ، بالفعل ، وهو موجود بالقوة ، على ما تبين في الأولى من السياع . وأنه لا يثبت المرضوع لهذا التغير ، حتى يكون واحداً بالحد والماهية في طرفيه ، كالحال في الاستحالة والنمو .

[7] وكان القدماء في هذا المعنى على مذهبين: منهم من كان لا يفرق بين الكون في الجوهر ، والاستحالة في الكيف ، وهم الذين كانوا يقولون إن الأسطقس واحد ، وإن الكون يكون منه بالتكاثف والتخلخل ؛ ومنهم من كان يفرق بين الاستحالة والكون بأن يجعل المكون في الاجتماع والافتراق ، مثل أصحاب الجزء الذي لا يتجزأ .

<sup>(</sup>۱) كتاب : كتب د ، د أ ، ط ، ى || النفس : النقص ط ، م ، ي ||وان : الد ، د ا ، ط ، م . (٢) لاه : ان ي|| هنالك : هناك ي . (٤) وأنها : وإغاط || إلى : عن ط . (٥) كون : تكون ي . (١) أو أكثر : فأكثر م . || (٧) أو : أم ط . (٩) تكمله : كلامه ي ألا فيها : فيها د أ . (١٠) القصل : الفصل ط ، م || وللمشاركة : والمشاركة ي || بينها : بينها د أ || وإعطاء : وأعطى ي . (١٠) حركتي : حركة د ، د أ ، ط ، ي . (١١) العلمية : التعليمية دأ : ساقطة من ي . (٣) يكون : ساقطة من ي . (١٤) ويعني : فيدي م || يلا موجود : لا موجود ي الموجود ا : ساقطة من ي . (١٥) || بالفعل : + موجود ي . (١٦) التغيير : التغيير دأ || بالحد والماهية : مشار إليه ي . (١٧ ـ ٢٠) وكان القداء . . . . . لا يتجزأ : ساقطة من د ، دأ ، ي .

[٧] إلا أن هؤلاء كانوا يقولون: إن الاستحالة شيء يظهر للحس، وليس شيئاً حقيقياً ،
 لأن الاسطقسات لم تكن تقبل الانفعال، لانها لوقبلت الانفعال لكانت مركبة.

[۸] وأرسطويرى أن الاستحالة ضربان: استحالة فى الجوهر، وهى المسمى كونا وفسادا أو استحالة فى الكيف وهو المسمى كيفيه. والسبب فى ذلك كله، طبيعة المادة الأولى، وطبيعة مخالفة الصور للأعراض، لأن الموضوع فى هذا التغير هى المادة الأولى. ولكونها غير هم متعربة من الصور وجب أن يكون الكون سرمداً، لأن كل كائن فهو كائن من فاسد،

[9] وأما الفرق بين الاستحالة والنمو ، فبين . وذلك أن أحدهما في الكيف ، والأخر في الكم . وأيضاً فإن النامي يتحرك في المكان بأجزائه ، ويضبط مكانا أعظم مما كان فيه ، والاستحالة ليست كذلك . وهذا يفارق النمو أيضاً بالكون والفساد . وأيضاً الموضوع الثابت في حركة النمو هو الصورة على ما سنين بعد .

[١٠] والموضوع لحركة الاستحالة هو الشيء المشار إليه من حيث هو ذوهيولى وصورة .
 وأما موضوع الكون والفساد ، فالمادة الأولى . ولذلك ليس هو شيئاً بالفعل .

[۱۱] وإذ قد تبين الفرق بين وجود هذه الحركات ، فقد ينبغى أن نشرع في القول في حركة النمو ، ونعطى بماذا ينمو النامي ، وكيف ينمو ، وذلك بحسب ترتيب أرسطو .

[۱۲] فنقول: إنه ينبغى أن نتحفظ عند الفحص عن هذه الحركة ، بالأشياء الذاتية الموجودة للنامى ، وأحدها هو أن النامى إنما ينمو فى جميع أجزائه ، وأن كل نقطة منه محسوسة تصير أعظم ، وأن تَنَقَّصه يكون أيضا بالعكس ، أعنى فى جميع أجزائه .

(١٣] والثان أنه ينمو بورود شيء عليه من خارج ، وهو الغذاء . فإن القول بغير هذا ،
 شرارة أو نقص في الفطرة الإنسانية .

١.

<sup>(</sup>۱- ه) إلا أن ... المانة : ساقطة من د ، دأ ، ى . (٣) المسمى : مسراة م . (١) وجب : وابجب د ، دأ ، ط . || كانن من فاسد : فاسد وكل فاسد فهو فاسد إلى كائن د ، دأ ، ط . (٥) ويضبط : ويبط ى . (١٠) ماسنين : ما تيين يا ابعد : ساقطة من م . (١١) الفرق بين : ساقطة من ي ا الحركات : الحركات : الحركات : الحركات : الحركات : الحركات الحركات : الحركات : الحركات : الحركات ينمى دأ . (١٧) أعنى : ساقطة من م . (١٨) أنه : + إنمام || ينمى دأ . م .

[18] والثالث أن فيه شيئا ثابتا على حاله .

[١٥] والرابع أن الذي يرد من خارج لا ينمى إلا بأن يستحيل ، ويتغير إلى جوهر النامى . فإن الخبز لا ينمى حتى يتغير دما ، والدم حتى يتغير في اللحم لحيا وفي العظم عظما .

[17] وإذا كان هذا هكذا ، وكان النامى إنما ينمى فى كل جزء منه ، وكان ليس بمكن ، فى الذى يرد من خارج أن يتغلغل وينفذ فى جميع أجزاء النامى ، إذ كان ليس يمكن أن يداخل جسم جسم بكليته ، فلم يبق وجه تكون له هذه الحركة إلابالاختلاط والامتزاح أولا، وتغير الذى يرد من خارج عندما يختلط إلى جوهر الشىء المختلط به الذى فى النامى كالحال مثلا فى الماء فى القدح ، فإنه متى وردت عليه نقطة خر عسوسة القدر ، يزيد الماء فى جميع أجزائه على القدح ، وتغيرت هى إلى جوهر الماء . وإنما يزيد الماء فى جميع أجزائه ، لا بأن الجزء الوارد من الخمر داخل جميع أجزاء الماء ، بل بأنه لما ورد على الماء ، اندفعت عنه جميع أجزاء الماء على السواء ، فيزيد الماء فى جميع أجزائه من حيث هو حافظ للشكل الذى كان له من الحاوى له . فالماء إذن متزيد فى جميع أجزائه من جهة وغير متزيد من أخرى .

[17] أما من حيث هو ذو شكل مًا ، ففي جميع أجزائه ، وأما من حيث هو ذو كمية ، فإنما يتزيد في جزء واحد فقط ، وهو الوارد . فذلك ما يظهر أن النمو إنما بكون في الصورة لا في المادة ، ولكنه هو في الصورة من جهة مًا هي ذات كمية. وتسميتنا مثل هذا اختلاط ، تجاوز على ما سيقال في حد المختلط . فأما أن الاختلاط ليس يكون بتجاوز الأجزاء الصغار بعضها لبعض ، فسيظهر فيها بعد أن ذلك ليس بالاختلاط ، وهو الذي قلنا إن النمو إنما يكون بالاختلاط أولا .

[١٨] فبالواجب ما صيرت الطبيعة في أعضاء الحيوان رطوية أصلية مبثوثة فيها ، قد
 استنقعت بها الأعضاء كها يستنقع الفتيل بالزيت ، لأن الاختلاط إنما يكون للأجسام الرطبة ،

السريعة الاتحاد ، على ما سنقول / فى حد المختلط . وهذه الرطوبة التى فى أعضاء الحيوان هى آخر ما تختلط بها الاغذية التى ترد من خارج وتنقلب إلى جوهرها ، ثم تفعل فيها الحرارة الغريزية ، على ما سنبين بعد ، فتصير لحها فى اللحم وعظها فى العظم . وكذلك يشبه أن يكون الأمر فى النبات ، وفى كل نام .

[19] وليس الذبول للحيوان شيئاً غير فناء هذه الرطوبة . ولهذا السبب كان النمو إنما ٥ يوجد أولا للأعضاء البسيطة المتشابهة الأجزاء ، وهي التي حد الجزء والكل منها واحد . كاللحم والعظم ، وسائر الأعضاء البسيطة .

[ ٢٠] فإنه من الظاهر أن اليد إنما تنمو بنمو الأعضاء البسيطة التي هي مركبة منها ، وكذلك جميع الأعضاء الألية . والفرق بين هذه الحركة وبين حركة الكون ، أن في حركة الكون ، الذي يحدث هو شيء مشار إليه ، لم يكن له وجود قبل ، إلا بالقوة وفي حركة النمو . ، إنما تحدث كمية مًا في مشار إليه لم تتبدل صورته .

[٢٦] مثال ذلك أن نعمد إلى نار محسوسة فننمى جوهرها ، بأن نضع عليها حطبا . فإن مثال هذا لا يسمى كونا إلى جملة النار ، بل تزيد في أجزائها . ولهذه الأشياء التي قبلت ، يظهر أن الشيء الثابت في النامى هو الصورة ، وأنه فيها ينمى الشيء لا في مادته ، فإن المادة ليس يمكن أن تنمو بجميع أجزائها من حيث هى مادة ، إذ كان ليس يمكن أن يداخل جسم جسها ١٥ بكليته ، بل إنما ينمو الشيء في جميع أجزائه ، من حيث هو ذو صورة ، والمادة هي له متبدلة بأن تزيد عند النمو ، وتنقص عند الذبول ، والصورة ثابتة على حالها كالحال في ظل الشخص الواقع على النهر ، فكها أنه ثابت في نفسه ، وتتبلل أجزاء النهر التي قام عليها الظل ، كذلك الحال في صورة النامى مع ما يرد عليه من مادة .

[۲۲] لكن ليس هذا ممكنا فى جميع أجزاء المادة ، وإلا أمكن ، فى الصورة الهيولانية أن ٢٠ تفارق بل فى بعض أجزائها . والإسكندر يستشهد على أن فى الحيوان أجزاء تثبت فيه من كونه إلى فساده ، بأثر بعض القروح التى تبقى فيه مع طول عمره .

 <sup>(</sup>٣) بعد: ساقطة من د، دأ، ط. (ه) غير: سوى د، دأ إفناه: نقص ى الولفذا: وبهذا د، دأط آیانها: انهاط.
 (١٣) مثال: مثل د، دا، م، ى آیجزاتها: + من حیث هی مشکلة بشکل ما د، دأ. (١٤) فیها: فیها طال الشیء: ساقطة من دأ المادت: عا حادث ى . (١٥) هی: آنها ى . (٢١) إلا : + هوط الله: ساقطة من دأ ، م الا/١)بأن: ساقطة من دأ ، م الله: ساقطة من دأ ، دار . (٢١) والاسكندر: وأرسطود، دأ .

[٢٣] وأما الفرق بين النمو وبين التغلى ، فهو أن الذى يرد من خارج إذا كان بقدر ما يتحلل سمى تغذيا ، وإذا كان أكثر منه سمى غوا ، وإذا كان أنقص سمى ذبولا واضمحلالا . وظاهر مما قيل في هذه الحركة ، أن الشيء الذى ينمى يلزم ضرورة أن يكون لجهة ضدًّا ولجهة شبيها . أما كونه ضدا ، فمن جهة ما يستحيل ؛ وأما كونه شبيها ، فمن جهة قبوله صورة النامى وتغيره إليه . وسيظهر هذا بوجه أثم عند القول في الفعل والانفعال .

[18] قاما ما به تكون هذه الحركة ، وما السبب الفاعل لها ، فسيظهر في كتاب الحيوان أن ذلك يكون بالحار الغريزى . ويظهر في كتاب النبات أن ذلك أيضاً إنما يكون فيه شيء يشبه الحار الغريزى ولحرارة الكواكب ، ويخاصة الشمس ، بل يظهر فيها معا . أعنى في الحيوان والنبات ، أن المحرك الأقصى في هذه الحركة هي النفس الغاذية ، وأن الحرارة آلة لها ، ولانه مزمع أن يقول : كيف تتولد المركبات عن البسائط ، وكان ذلك لا يتم إلا بماسة ، وفعل وانفعال وخالطة ، لأنه لا يكون موجود ما عنه أكثر من موجود واحد إلا بالاختلاط ، على ما سيظهر ، كالحال في السكنجبين المؤلف عن الحل والعسل . والاختلاط لا يكون دون فعل وانفعال ، والفعل والانفعال لا يكونا إلا بتياس ، فلذلك هو مضطر إلى الفحص عن هذه الأشياء ، وإعطاء ما تدل عليه أسهاؤها من الأقاويل الشارحة .

١ (٣٥) ولنبدأ من القول في التهاس ، فتقول إن المتهاسين ، كها قبل : هما اللذان نهايناهما معا . وهذا ضرورة ، إنما هو في الأشياء التي لها وضع . إلا أن هذا النوع من النهاس ، إذا لم يشترط فيه ألا يكون أحدهما فاعلا في صاحبه أو منفعلا عن صاحبه كذلك كان تماسا تعليميا ، كما يقال إن الحقط يماس عيط الدائرة ، وليس هذا هو النهاس المعنى ههنا .

[٢٦] وبمثل هذا الوجه نقول : إن فلك القمر بماس فلك عطارد . وأما التهاس المعنى

<sup>(</sup>١) فهو: وهوى . (٢) سمى ( الثانية ) : يسمى ى . وإذا : وإن م . (٣) واضمحلالا : واضمحلالا ي . عاقبل : ما ط
(٤) لجهة ضدا ولجهة شبيها : لجهة ضدا وبجهة شبيها ى ، (٥) وضموارا و وتغيره ي وتغيره ى . بوجه :
الرجه د ، د أ . (٦- ٧) أن ذلك : وذلك ط ، م ، ى . (٨) ولحوارة : وبحوارة د ، د أ ، ى (() يظهر : ليظهر ط ، فيها مما :
الرجه د ، د أ . (١٠) بجاسة : بناسة د أ . (١١) موجود مًا عنه : موجودان هما عن د ، د أ ؛ موجودا أع عن ى . (١٦ ـ ٣) دون
فيها ى . (١٠) بجاسة : بناسة د أ . (١١) لا يكون : د أ ، ط ، م | إلى : أولا د ، ط ، ى ١ سالطة من د أ . (١١)
من الأقاويل : وهي الأقاويل د أ . (١٥) في التياس : بالتياس د ، د أ يا التياسين : النياس د ، د أ ، ط ، ي أ قبل : • في
المتياسين ي . (١٥) بهايتاهما : بهايتها ي . (١٦) وضع : يوضع د ، د أ . (١٧) ألا يكون : أن يكون د ، د أ ، ط ؛ وإلا ي . (١٩)
عن صاحبه أو منفعلا عن صاحبه : قاعلا ومنفعلا عن صاحبه د ، د أ . كذلك : ساقطة من د ، د أ ، ط ؛ وإلا ي . (١٩)

ههنا ، فهو أن يكون كل واحد من المتهاسين اللذين حددناهما فاعلا في صاحبه ومنفعلا عنه ، كما يعرض في الأجسام الطبيعية المتضادة التي هيولاها القريبة مشتركة وواحدة ، عندما تتج وتتهاس بنهاياتها . وليس يقال متهاسان فيها أحدهما فاعل فقط والآخر منفعل ، كالحال في فلك القمر والنار بتأخير عن هذا المعنى الحقيقى . فإن النهاس تفاعل ، والتفاعل من المضاف ، ولذلك يقتضى بأن يكون كل واحد منها عمركا لصاحبه ومتحركا عنه . وبهذا يصع أن يقال وفيها إنها منهاسان ، أي يجس كل واحد منها صاحبه .

[٢٧] وأما على ذلك الوجه ، فأحدهما مماس والآخر محسوس وقد يقال : المس . بالاستعارة على وجه أبعد وهو فيها ليس له وضع ، كها يقال مسنى الضر . فهذه جميع المعانى التي يقال عليها التهاس . وبين أن القول الشارح للمعنى المقصود ههنا هو ما هو يوجد ، أو كان بينا بنفسه . وإذ قلنا في التهاس ما هو والمتهاسين ، فلنقل في الفعل والانفعال ، فنقول : إن الفاعل والمنفعل ينبغى أن يكونا من جهة متغايرين وضدين ، ومن جهة شبيهين ، أما كونها ضدين فمن جهة مًا يفعل كل واحد منها في صاحبه والآخر منفعل . فإن الشبيه لا يفعل في شبيهه ، وإلا كان الشبيه لا فاته ، وإنما يفعل الضد في ضده .

[7۸] وأما الجهة التي يلزم عنها أن يكون شبيها ، فمن جهة قبول كل واحد منها الفعل عن صاحبه ، فإن الضد لا يقبل ضده ، ولذلك ليس تصير الحرارة بردا ، ولا البرد حرا ، بل ١٥ الموضوع لها هو الذي يصير حارا بعد أن كان باردا ، وباردا بعد أن كان حارا . وإذا كان هذا هكذا ، فإذن الانفعال والفعل إنما يوجد في الأضداد ، فإن الأضداد قد اجتمع فيها الأمران المشترطان فيها ، أعنى أنها متغايرة من جهة ، وشبيهه من جهة . أما شبيهه فمن جهة ما الموضوع ، وأما المغايرة فمن جهة الفعل والانفعال . القريب لها واحد ، ولذلك ما كان الضدان لها جنس واحد .

<sup>(</sup>١) يكون: ساقطة منى . في صاحبه: اصاحبه د، ط، يصاحبه دا، ي. (٢) في : من د، ط. (٤) بتأخير: ينخر م. (١) بتأخير المناخر د، دأ، ط، إلا بأخرى إلى المعنى: النهاس د، دأ. (٥) ولذلك: وذلك د، دأ، ط، ي إليتضى: يبنغر م. (١) يتأخر د، دأ، ط، م. (٧) فأحدهما: + هردأ. (٨) الشر: الغيرى. (٩) هوما: من يبنها دا الى ما هو: يسن د مس ط، م. (١) ينبغى: بجبى إلى وضدين: وبعث الشرى . (١١ - ٢١) أما كونها ضدين: وإما أضداد ط؛ إما أضداد ط؛ إما أضداد ط، ي. (١٦) والأكان الشيء عجلا ذاته: ساقطة من ي الضد: الفعل يما أضداد م. (١٦) والأخر منفعل: ساقطة من ع. (١٦) وإلا كان الشيء عجلا ذاته: ساقطة من ي الضد: الفعل ي. (١٥) المشترطان: الشرطان د، دا إلى فيها: فيها ما إرشيهه: وشبيه ي إلى فعن: من د. (١٩) وأما .. والانفعال: ساقطة من ط، م. (٢٠) الفندان: + ليس د، دا .. فيها جنس واحد: ساقطة من ي:

[٢٩] ولهذه العلة ليس ينفعل الخط عن الحار ولا أى شيء اتفق عن أى شيء اتفق ، ولا من أى شيء اتفق ، ولا من أى شيء اتفق ، بل إنما يوجد الانفعال من ضد محدود إلى ضد محدود . كأنك قلت من البياض إلى السواد ، ومن الحار إلى البارد أو إلى المتوسط بينها . ولا أيضاً يوجد الفعل والانفعال في الأشياء التي موادها مختلفة ، أعنى أنه لا يوجد من كل واحد منها في صاحبه فعل وانفعال . فإن الأبدان تنفعل عن صناعة الطب ، وليس تنفعل صناعة الطب عنها ، إذ كانت هيولى المرض الأخلاط ، وهيولي صناعة الطب النفس . ولذلك كان فلك القمر يفعل في النار ولا ينفعل عن النار ، ولذلك ما نقول إذن أنه إن وجدت ههنا صورة فاعلة في غير هيولى ، فتلك غير منفعلة أصلا ، وإن وجدت صورة غير وجدت هنا صورة غير المنفلة ، كما يقال في العقل ، فتلك في غير هيولى ضرورة . إن هذين المعنيين متلازمان ، والفاعل أخص من المحرك ، لان الفاعل هوما فعل كيفية انفعالية فقط ، والمحرك ما أفاد نوعا من أنواع التحريك ، كان في المكان أو في غيره . ومن هنا يظهر أن ليس في جميع أنواع من أنواع التحريك ، بل في النوع الثالث ، كما قيل في السابعة من الساع .

[٣٠] إلا أن من هذه الانفعالات والمحرك لها من نوعها ، كالحرارة والبرودة والرطوبة والبيوسة ، ومنها ما هي تابعة لفعل هذه القوى ولازمة عنها ، وليس فاعلها من جنسها ، على ما سيظهر ، كالألوان والطعوم والصلب واللين وغير ذلك . لكن هذا ليس بمخرج لها عن كونها انفعالات . فاما كيف يفعل الفاعل ويقبل المنفعل ، فليس يقال في ذلك أكثر من أن الشيء إذا كان بالقوة فيه أمر مًا وورد عليه محرك من خارج صار إلى ما كان به بطباعه ، فيخرج من القوة إلى الفعل . فأما الثقب التي كان من سلف من القدماء يرون أنها سبب الانفعال ، فإنها لأن تكون منها أن تكون منها بالذات ، ولكن هي بوجه مًا مسهلة .

<sup>(</sup>۱) عن : على د أ . (۲ ـ ۳) ولا إلى ... بينها : ساقطة من د، د أ . (۲) من ( الثانية ) : عن أ . (٥) منها : منها ط ، منها أف إن : أن النارط . (٨) همهنا .. ط ، م ، ى || في ان منه ؛ على ى . || (٦) المرض : لمريض ط الطب : + في ط . (٧) أنه إن : أن النارط . (٨) همهنا .. وجمت : ساقطة من ى . (٩) إن : وإن ط . (١٠) انتمالية : انتماله د، د ا . (١١) التحريك : التغير د، د أ . ي . أن : أن ي . (١٦) السابعة : السابقة ط ، م . (١٦) لها : فيها ى . (١٥) غرج : بمخرج د، د أ . (١٦) يقمل : ساقطة من ى . (١٧) صاد : وصار د ط . به : له ط ، م ، ى . (٨١) التغب : البثت ط . التى : الذى ى . (١٩) فإنها لأن تكون : فهى د د ا ؛ وجه هى مسهلة م . د ا ؛ وجه هى مسهلة م .

ولذلك نلقى بعض أجزاء الشيء أكثر قبولا للانفعال من بعض ، بمنزلة ما نلقى فى المعدن عروقا ممتدة من الفضة قابلة للتأثير دون باقى ما فيه .

[٣٦] والعلة في ذلك استعداد بعض أجزاء الشيء لقبول الفعل أكثر من بعض . وأما من يرى أن سبب الانفعال هو تداخل الأجزاء التي لا تتجزأ في المنفعلين الفاعلين بعضها على بعض ، فذلك رأى مبنى على القول بوجود أجرام غير منقسمة ، وقد تبين بطلان ذلك في ه الساحة من الساع .

[٣٢] وإذ قد قلنا في التهاس والفعل والانفعال ، فلنقل في الاختلاط والمزاج . فنقول : 
إن الاختلاط ليس هو أن يكون كل واحد من المختلطين قائمين بالفعل ، فإن مثل هذا إنما 
يسمى تجاورا أو تماسا ، ولا أيضا أن يكون واحد منها قد فسد . فإن قطرة الماء إذا وقعت في 
جام الخمر ، لا يقال إنها مازجت الحمر ولا خالطته ، لأنها بالكلية تفسد وتستحيل إلى طبيعة ١٠ 
الخمر . ولهذا لم يجز أن يسمى ورود الغذاء على النامى غالطة ، ولا أيضا يكون الاختلاط 
والامتزاج بأن يفسد كل واحد منها حتى لا يكون له وجود إلا بالقوة المحضة فإن مثل هذا هو 
كون وفساد .

[٣٣] وإذا لم يكن الاختلاط ولا واحد من هذه ، فإذن الاختلاط إنما هو أن بحصل عن كل واحد من المختلطين عندما بختلطان شيء آخر بالفعل متحد ومغاير بالصورة لكل واحد من المختلطين ، على أن كل واحد من المختلطين موجود فيه بالقوة القريبة من الفعل لا بالفوة المبيدة على ما يشاهد من أمر الأشياء المختلطة الطبيعية منها والصناعية . ومن الدليل على أن وجود الأشياء المختلطة في المتولد عنها بالقوة القريبة أن في بعضها قد يمكن أن يفصل بعد المزاج والاختلاط ، وذلك إما بالطبيعة وإما بالصناعة ، كالحال في الأنفحة التي تميز جبئية اللبن من مائيته .

<sup>(</sup>۱) أجزاه : جزه ى . الشيء : ساقطة من د . (٣) وأما : قاما داً ، م . (٤) مر : ساقطة من د ا . لا تتجزا : تتجزا د ، د ا ، ه ) مر : ساقطة من د ا . لا تتجزا : تتجزا د ، د ا ، ه ) رأى : ساقطة من د ، د ا أ يوجود أجوام : باجزاه د ، د ا ، تين : سبق د ، د ا ؛ تبلغ ط ، م . (٧) قد : ساقطة من ط م الأواجع : والامتزاج ى . (٩) أو قاسا : قاسا ، قاسا ،

[٣٤] وليس الاختلاط هو أن ينحل كل واحد من المختلطين إلى ما فيه من الأجزاء غير المنقسمة ، ثم تتجاوز تلك الأجزاء ويشتبك أى جزء منها اتفق إلى جانب أى جزء اتفق ، كها يقول بذلك أهل القول بالجزء الذى لا يتجزأ . فإن هذا إنما كان يمكن لو تناهت قسمة الجسم حتى تنحل إلى أجسام غير منقسمة .

[٣٥] فأما إن كان الاختلاط أن ينحل المختلط إلى أجزاء منقسمة في أنفسها، ثم تختلط، لكن لصغرها يخفى عن الحس اتصال نهايات بعضها ببعض، كها كان يرى كثير ممن سلف من القدماء، فإن مثل هذا إنما هو تركيب في الحقيقة. وليس يدّعى اختلاطا. على أن الأمر كذلك في نفسه، بل يكون مثل هذا اختلاطا عند إنسان، وليس يكون عند آخر، إذا كان أنفذ بصرا منه، حتى لا يكون ههنا شيء مختلط عند الرجل المضروب به المثل في حدة البصر. وأيضاً، فلو كان الأمر هكذا لما حدث عند الاختلاط شيء مغاير بالصورة والماهية للأشياء التي منها اختلط، فكان يكون الدم مثلا، فيه ماء وهواء وأرض ونار بالفعل، بل كان يكون مركبا منها على أنها موجودة فيه بالفعل، سواء أحست فيه تلك الأجزاء أو لم تحس وهذا كله بين السقوط بنفسه.

[٣٦] وإذ قد تبين من أمر الاختلاط هذا ، فإذن المختلطان يلزم أن يكون كل واحد منها فاعلا في صاحبه منفعلا عنه . والذي بهذه الصفة هما الأضداد التي الهيولي القريبة لها واحدة ، كما تقدم في الفعل والانفعال . فإن اختلاط الشيء بنوعه لا يسمى مزاجا ولا اختلاطا إذ كان ليس يحدث عن ذلك شيء آخر ، ولا أيضا يقال في الأشياء التي ليست هيولاها القريبة واحدة أنها مختلطة ، ولا يمكن فيها الاختلاط . ولذلك لسنا نقول إن الصانع مختلط بالمصنوع عندما يماسه ، والأشياء المختلطة تجتاح مع أنها أضداد . وسائر ما شرطناه أن تكون سهلة التقسيم إلى أجزاء صغار . وحينئذ بمكن فيها أن تخلع نهاياتها وتتحد ، ولذلك يلزم ضرورة أن تكون المكون

<sup>(</sup>۱) غير: الغيرط، م. (٢) تتجاوز: نجاوز طمنها: سافطة من د، دأ، ط. (٣) القول بالجزء: الجزء الجزء الجزء الجزء : لا يتحرك ي. (٥) الاختلاط أن: ساقطة من د، دأ، ي∥ المخلط: غتلطا د؛ غتلطان دأ؛ المختلطان ي∥ في : ساقطة من د، دأ. (٦) لكن: لكنه ط∥لصغرما: بصغرما د؛ أصغرما ي∥هن: على ي∥كان: ساقطة من د. (٧) إنها: فإنما ي. (٨) وليس: ولا د، دأ. (٩) أنفذ: أبعد ي. (١١) اختلط: ي∥اللم: اساقطة من ي ﴿فِهِ ماه وهواه: ما فيه مواه د، دأ. (١٢) فيه (الثالية): ساقطة من دأ∥تلك: بتلك ي. (١٣) بنفسه: ساقطة من ي. (١٤) هذا: ساقطة من د∥المختلطان: المختلط ما استها: ساقطة من دأ التلك: عنه: ساقطة من دأ، ط، ي ∥الها: لها د، دأ. (١٦) فإن: قال ط، م إا قإن اختلاط: فإن اختلط ي. (١٧) ميولاها: هيولانها دفر هيولانها دأ. (١٩) نجتاح: تحتاج د، ط، م، ي.

الأشياء المختلطة رطبة ، وإن كان أحدهما يابسا ، فليس يختلط حتى يترطب ، وإن كانا يابسين جميعا ، فلابد ضرورة أن يكون بينهما رطوبة مشتركة ، كالحال فى اتصال العظام عندما تنكسر .

[٣٧] وإذا كان هذا هكذا ، فإذن الاختلاط هو اتحاد المختلطين بالاستحالة والأشياء التي يمكن فيها الاختلاط ، تتفاضل في ذلك بحسب قرب المادة المشتركة لها وبعدها ، حتى أن في ه بعض ليس تزيد كمية المختلط عن الاختلاط ، بل إنما تستفيد من ذلك كيفية فقط ، كالحال في نحالطة الرصاص للنحاس ؛ والقول في تلخيص المزاج على التهام ، وكيف يكون وبأى شيء يكون هو في المقالة الرابعة من الآثار العلوية .

[٣٧] انقضي القول في المقالة الأولى بحمد الله وعونه .

 <sup>(</sup>٢) أتصال : ساقطة من د العظام : + المصلة د . (٦) تزيد : تتريد ى . (٨) المقالة : ساقطة من د ، د أ ، ط ، م .
 (٨- ٩) العلوية . . . وعونه : ساقطة من د ، د أ ، م ؛ تمت ى . (٩) بحمد الله وعونه : ولواهب العقل الحمد بلاتهابة مطابق . لأنته م .



#### بسم الله الرحمن الرحيم رب يسر برحمتك

المقالة الثانية

من كتاب الكون والفساد لأرسطو

تلخيص القاضي أبو الوليد بن رشد رضي الله عنهم

هذه المقالة يبتدىء فيها بالفحص عن الأشياء التى تدعى اسطقسات الأجسام ، ما هى ، وكم عددها . فنقول : إن الأجسام الكائنة الفاسدة صنفان : بسائط ومركبات ، وكل واحد من هذين الصنفين مركب من هيولى وصورة ، على ما سلف .

[٣٨] أما الأجسام البسيطة ، فالمادة القريبة لها هي المادة الأولى ، على ما تبين . وصورها هي المتضادات الأولى الموجودة فيها ، أعني الثقل والخفة والحرارة والبرودة والرطوبة ، والبيوسة . وأما الأجسام المركبة ، فالفحص ههنا من أمرها إنما هو عن المواد القريبة لها ، والاسطقسات وهل هي جميع هذه الأجسام البسائط أو أكثر من واحد منها . والسبيل إلى ذلك أولا ، يكون بأن نقف على أصناف المتضادات الأولى ، التي عنها يلزم وجود المتضادة المشتركة لجميع الأجسام الكائنة الفاسدة . فإن كانت هذه المضادة فيها أولى ، وفيها غبر أولى ، أحصينا الأولى منها . وإن كانت كلها أوائل ، أحصينا جميعها ، وقلنا : إن هذه هي ضرورة صور موالجسام الأولى التي منها وجدت جميع أصناف المتضادة في جميع الأجسام . مثال ذلك أن المتضادة المرجودة في الأشربة التي هي في جنس الطعام ، والمضادة الأولى في الطعم هي الحلاوة

<sup>(</sup>۱ ــ ه) يسم الله .... عنهم: المثالة الثانية د، دأ، ط، م. (ه) عنهم: + قال يبندى، فى ى. (۱) الأجسام: للأجسام د، دأ إاما هى: أى هى د، دأ، ط، م. (۱۰) الشفادات الأولى: المتفادات الأولى د، دأ؛ المشادة الأولى ى. (۱۱) المراد: ساقطة من ى. (۱۳) الأولى: الأولى د، دأ، ط، م. (۱۵) المشادة: المشادة : المشادة تى ∥ التى: ساقطة من دأ، م. الفضادة تى ∥ التى: ساقطة من دأ، م. الطفاح د، ي.

والمرارة. وإذا كان ذلك كذلك فبالواجب صارت اسطفسات الأشربة ، الأشياء الحلوة والمرة .

[٣٩] فيجب إذن أن تحصى أصناف المتضادات التي في الغاية ، التي في جميع الأجسام ، ونتأمل ما منها بسائط ، وما منها متولد عن البسائط ، كالصلب واللين الذي هو عن البيوسة والرطوبة . فإن ألفينا بسائط منها أكثر من واحد إليها تنحل جميع المتضادات وليس بعضها ينحل إلى بعض ولا يتركب من بعض ، قضينا بأن الأجسام البسائط التي توجد بها هذه المتضادات في الغاية هي اسطقسات المركبات .

[٤٠] وهذا النحو من البيان هو برهان سبب ووجود ، وكأنه تحت الضرب الثانى من الصنف الرابع من أصناف البرهان ، لأبي نصر ، الذي هو : آجنس لبّ ، وبّ فصل لجّ . هذا إن جعلنا الاسطقس جنسا لهذه .

ا [٤٦] فنقول: إن المتضادة التي توجد في الأجسام المركبة العامة لجميعها، هي المتضادات المدركة بحس اللمس، إذ كل جسم طبيعي ملموس. والمدركة بحاسة اللمس هي الحرارة والبرودة، والرطوبة والبيوسة، والثقل والحفة، والصلابة واللين، والتخلخل والكثافة، واللطافة والغلظة، والقحل واللزوجة، والحشونة والملاسة. أما الثقل والحفة فإنها وإن كانت توجد في البسائط، فإنها ليست لها بما هي اسطقسات، إذ كانت ليست قوى فاعلة ولا منفعلة، والصور التي بها البسائط اسطقسات، يلزم ضرورة أن تكون فاعلة ومنفعلة، إذ كان وجود المركبات عنها إنما تكون بالاختلاط، على ما سنبين، وأما الحرارة والبرودة والرطوبة والبيوسة، فإنها قوى فاعلة ومنفعلة، وذلك ظاهر من رسمها.

[27] أما الحرارة فإنها قوة فاعلة ، وذلك أن من شأنها جمع الأشياء ، المتجانسة التي من نوع واحد وتصييرها واحدة ، وذلك ظاهر في صناعة التخليص وغيرها من المهن . ويلزم عن حدا الفعل تفريق الأشياء غير المتجانسة ، وتمييزها . لكن هذا الفعل هو لازم لها عن الأول ، وكأنه بالقصد الثان أو بالعرض .

<sup>(</sup>۱) فبالواجب: فالواجب ی ؛ ساقطة مزم الالاشیاء : للاشیاء د، دأ . (۲) انتی ( النائیة ) : ساقطة من م . (3) منها : ساقطة من م . (٥) ولایترکب : ولا یترکب ی الشخصیا : تبینا طالبان : ان طالبها : لها ط ، م ، ی . (1) هم اسطنسات : لاسطنسات ط . (۷) ووجود : وجود ی . (۹) جنسا : سببا د ، دأ ، ط . (۱۳) والفلطة : والفلط د ، دأ ، ی " والفحل : ساقطة من ی . (۱۶) وإن : ساقطة من د ، ط ال کانت : ساقطة من م . (۱۵) والصور : والصورة ی . (۱۵) المرکبات : للرکب د ، م ، ی الاما سنین : ما تبین ی . (۱۹) واحدة : واحدا د ، دأ ، ط ، م . (۲۰) غیر : الغیرد ، دأ ، ط الوغییزها : وغیزها ط ، م ، ی الامو : ساقطة من ط .

[٤٣] وأما البرودة ، فإنها أيضا قوة فاعلة ، إذ كان من شانها جمع المتجانسين وغير المتجانسين . وهذا أيضا ظاهر في الأجسام التي تجمدها البرودة ، كأحجار المعادن والثلج وغير ذلك .

[33] وأما الرطوبة واليبوسة فقوتان منفعلتان ، وذلك أن الرطوبة هي سهلة الانحصار من غيرها عسيرة الانحصار من ذاتها . واليبوسة بالعكس ، أعنى أنها عسيرة الانحصار من ذاتها . غيرها ، سهلة الانحصار من ذاتها .

[63] وأما سائر الأضداد التي عددنا من الصلابة واللين واللطافة والغلظ فهي مع أنها ليست بقوى فاعلة ولا منفعلة تظهر بأيسر تأمل أنها منحلة إلى تلك القوى الأول. وذلك أن الصلابة من اليبس، واللين من الرطوبة. وإذا كان اللين هو الذي يتطامن تحت الغمز، وانصلب بجلاف ذلك، وكذلك اللطافة والغلظة، فإن اللطافة لما كانت أسرع شيء إلى الانحصار من غيرها، وكانت مالئة لما يحل فيه، كما يقول أرسطو، كانت من الرطوبة.

[27] وإذا كان ذلك كذلك فالغلظ من اليبس ، وكذلك يظهر في سائرها . وأيضا كثير من الأشياء تكون رطوبته في نفس جوهره ، وهذا هو الذي يدعى باسم الرطب . وكثير منها نوجد فيه الرطوبة عرضية ، فها كان منها ظاهر الشيء سمى المبتل وما كان منها في باطنه سمى المنتقع . وليس لليبوسة المقابلة لصنف صنف من هذا اسم ، لكن هذه كلها راجعة إلى ١٥ اليبوسة والرطوبة التي حددنا .

[٤٧] وأما الأربع قوى التي هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ، فمع أنها قوى فاعلة ومنفعلة ، ليست توجد منحلة إلى شيء ، ولا بعضها إلى بعض ، لأنه ليس الحار من البارد ، ولا البارد من الحار ، ولا الرطب من اليابس ، ولا اليابس من الرطب . وكذلك أيضا ليست

<sup>(</sup>۱) المتجاسين وغير التجانسين: المتجانسي وغير المتجانسي .. (۶) سهلة : السهلة د، دا، ط، بى الا من : عن د. (٥) عسسسية ( الأولى ) : عسرة ي. (٧) من : فعن ي. (٧- ٥) فهي .. . ولا سنملة : ساتطة من ط، م، ي. (٨) يسسسية ( الأولى ) : عسرة ي. (٩) والقال وإذا : إذ ط، م، ي " ينطلسن : يتعلاي .. (١٠) والصلب بخلاف : والقمد كذلك م الله .. ذلك : ساتطة من م الوالغلظة : والغلط ي الما : وإن ي. (١٠ ) إلى الانحصار : كلانحصار ي . (١١) وكانت مائة لما يمل فيه : وما فيه م الله الحل في المناطقة من د، دا، وكانت مائة لما والذي : يمل فيه : وما فيه م الله الما يمل فيه : ساتطة من د، دا، م ي . (١٥) المتفع : والفيد دا، م ي . (١٥) المتفع : متفعاد ، دا، م ي . (١٥) المتفع : (١٥) من مناطقة من د، دا، م ي . (١٥) المتفع : (١٥) مناطقة من د، دا، م ي . (١٥) المتفع : (١٥) مناطقة من د، دا، م ي . (١٥) المتفع : (١٥) المتفع : (١٥) المتفع : (١٥) المتفع نا دا، ط، م . (١٩) أيضا : ساتطة من د، دا، ط، م . (١٩) أيضا : ساتطة من د، دا، ط، م . (١٩) أيضا : ساتطة من د، دا، ط، م . (١٩)

الرطوبة من البرد، بدليل وجود الهواء حارا رطبا؛ ولا اليبوسة من الحرارة، بدليل وجود الأرض باردة يابسة.

[28] وإذا كان هذا هكذن ، وتبين أن هذه الأربع القوى أبسط المتضادات الموجودة فى المركب ، فمن البين أن الأجسام البسائط التى توجد هذه القوى صوراً لها ، وهى فيها فى الغاية من الفعل وعلى التهام ، هى اسطقسات المركب . لكنه لما كان واحد واحد من الأجسام البسائط ، إنما توجد لها قوتان من هذه القوى ، وإلا لم تكن الاسطقسات متضادة ، وكان ليس يمكن من مزاوجات هذه القوى غير الأربعة الموجودة فى الاسطقسات ، أعنى الحرارة واليبوسة ، والحرارة والرطوبة ، والبرودة واليبوسة ، لأنها لا تجتمع الأضداد منها ؛ فالواجب ما لزم أن تكون هذه الأربعة هى صور الاسطقسات ، وأن يكون عددها هذا العدد .

[89] وإذا قد تبين أنه يلزم أن توجد أجسام أربعة بسيطة بهذه الصفة ، عنها تتركب سائر المركبات ؛ وكان ما يظهر للحس موافقا لما أدى إليه القول ، وذلك أن النار حارة يابسة . أما كونها حارة ، فظاهر بالحس ، وأما كونها يابسة ، فلأنه ــ كها قال أرسطو : لما كان الجليد مضادا للنار إذ كان الخلاف بينها في الغاية ، وكان الجليد جمود بارد رطب ، فالنار غليان حار يابس . وذلك أنها لو اختلفا في مضادة واحدة ، أعنى في الحرارة والبرودة فقط ، لم يكونا متضادين في الغاية . والهواء حار رطب ، أما رطب فيدليل أنه سهل الانحصار من غيره عسير الانحصار من نفسه ؛ وأما حار فيدليل أن البرد يفسده ، والماء بارد بدليل أن الحار يفسده ، ورطب بدليل سهولة انحصاره من غيره وعسر انحصاره من نفسه .

[00] والأرض باردة . يابسة ، إلا أنه يظهر أن النار أحق بالحرارة من الهواء ، والماء أحق بالبرودة من الأرض . وكذلك أيضا يظهر أن الهواء أحق بالرطوبة من الماء ، إذ كان أسهل

<sup>(</sup>٣- ٤) ونيين ... المركب: ساقطة من د، دأ . (٣) الأربع: الأربعة ط. (٥) من (الأولى) : في اا لكته :
ولكن د، دأ ، (٧) من : ساقطة من ط، ي || غير : عن ي || في : منم . (٨) لأنها : لأنه ط . (٨ ـ ٩) والا ... متضادة : ساقطة من د، دأ . (٧) لأنها : لأنه ط . (٨ ـ ٩) لأنها لا نجتمع الأضداد :
ساقطة من د، دأ ، ي . (٩) منها : ساقطة من د، ي || فالواجب : بالواجب د، دأ ، م ؛ فبالواجب ط || الأوبعة : الأربع ي ؛
ساقطة د، دأ . (١١) بسيطة : ساقطة من دا . (١٦) للحس : حساد، دأ ؛ بالحس ط ، م || اموافقا : موفقاي . (١٣) فلائه : نقلول د، دأ ، ط ، م . (١٤) في : ساقطة من دا . (١٥) أنها لو : لو أنها ط . (١٦) فبدلل : فدليل ي || غيدلل : فدليل ي || فيدلل : فدليل ي || فيدلل : فدليل ي || وللاه : برط ، وللاه : م . (١٦) بأنها : ساقطة من دا . (١٥) أنها الله : ي داليل ي || وللاه : برط ، وللاه : ي داليل ي || وللاه : برط ، ولاه : ي . (٢٠) أيضا : ساقطة من د ، دى ، ي . وللاه : بداله : بداله : بداله من دا . (٢٠) أيضا : ساقطة من د ، دى ، ي .

انحصارا من غيره ، والأرض أحق باليبوسة من النار إذ كانت أعسر انحصارا من غيرها . فبالواجب ما كانت هذه الأجسام الأربعة هي الاسطقسات .

[٥١] وذلك أن القياس يأتلف هكذا: هذه الأربعة أجسام هى التى توجد لها المضادة الأولى، وعددها العدد الحادث عن تركيب المضادة الأولى، والأجسام التى توجد لها هذه المضادة الأولى وعددها عدد المضادة الأولى، هى الاسطقسات. فينتج عن ذلك أن هذه الأجسام هى الاسطقسات.

[۵۲] فأما أن هذه الأجسام الأربعة هى اسطقسات جميع المركبات ، فذلك بين من أن المركبات لما كانت تتكون فى الموضع الأسفل الذى فيه الأرض ، وذلك إما فى ظاهر الأرض . كالحيوان والنبات ، وإما فى باطنها كالمعادن ، وجب ضرورة أن يكون فيها جزء من الأرض . فإن ما هو فى مكان الأرض بالطبع ، وهو الوسط ، هو ضرورة إما أرض ، أو شىء أرضى . ، ،

[٣٣] ولما كانت الأرض ليس يمكن بما هى يابسة أن تقبل الانحصار والتشكيل دون أن يخالطها الماء ، وجب ضرورة أن يكون فى كل مركب أرض وماء . وإذا وجد الماء والأرض فى كل مركب ، فباضطرار ما يلزم فيها وجود الضدين الآخرين ، أعنى النار والهواء ، وإلا لم يحصل التعادل الموجود فى المركب ، ولا حصل المتوسط بين الحار والبارد والرطب واليابس .

[23] ويالجملة ، فالحال فى الأجسام الطبيعية كالحال فيها يعالج المهنة من الأجسام ١٥ الأرضية ، ومثال ذلك صناعة الحزف . فكما أن الحزف إنما يلتثم بالماء والتراب ثم يطبغ بالنار حتى يصير له قوام ، كذلك الأمر فى الأجسام الطبيعية . وسيظهر هذا على النهام فى الرابعة من الآثار .

[00] ويبين ذلك أيضا من أنا نجد جميع المركبات تنحل إلى هذه الأربعة الاسطقسات . وذلك أنها تنحل بالتصعيد إلى الماء وبالتعفين إلى الأرض . وبعضها يستحيل بأدن حركة إلى النار ، كالمرخ والعقاد . وكل ما ينحل إلى شيء ، فهو مركب منه ضرورة ، وقد يوقف على هذا إيضا من جهة الغذاء فيها شأنه التغذى . وأبين ما يظهر ذلك في النبات فإنه يغتذى بالماء والتراب ، ولذلك تعمد الاكرة إلى خلطهها .

[٥٦] وإذ قد تبين من هذا القول أنَّ هي الاسطقسات وكم عددها ، فهو أيضا مما يلوح من قرب أن المركبات منها إنما تحدث عنها بالاختلاط الذى تقدم شرحه لأنه لايمكن وجود شيء ما واحد بالفعل عن أكثر من شيء واحد بالفعل . وذلك الشيء مغاير بالصورة ، والماهية لتلك الأشياء التي تركب منها إلا بالاختلاط .

[٧٥] ولذلك ليس يمكن أن يوفى السبب فى هذا المعنى ، القائلون بأن اسطقسات الأجسام هى الأجزاء ذوات الكمية ، وسواء كانت منقسمة أوغير منقسمة ، لأن على هذا الرأى يلزم أن يكون الكون تركبا ، فلا تكون هنالك مغايرة الصورة والماهية بين المركب واسطقساته . وليس يكون على هذا كون فى الجوهر ، بل فى العرض .

[00] وكذلك لا يمكن أن يوفى السبب على هذا الرأى فى كثرة الأشياء المركبة وتغايرها بالماهية والصورة ، لأن العلة فى ذلك إنما هو اختلاف مقادير الاسطقسات فى المركب وتزيدها فى بعض وتنقصها فى بعض آخر ، فإنه ليس السبب فى اختلاف صور الأجسام المتشابهة الأجزاء شىء غير هذا . وبهذا يخالف اللحم العظم ، وجميع الأجسام المتشابة الأجزاء بعضها بعضا . وذلك أنه كانت الاسطقسات فى المركب بالقوة القريبة من الفعل ، اختلف وجود واحد ما فى مركب مركب ، فى القرب والبعد من الفعل .

<sup>(</sup>۱) جميع : ساقطة من م . (۲) آنها : أن ط ، ى || الماه : النارى || وبالتعفين : بالتعقيدى . (۲) كالمرخ والعقاد : كالمرج والتغادة د ، دا ، مساقطة من ى [ المترخ : شجر من البضاء من الفصيلة المشاريّة ، يغفرس ويطول في السياء ، ليس له ورق ولا شوك ، مربيع الاشتمال يُقتَدعُ به . وفي أمثالم : وفي كل شجر نارٌ ، واستمجد المرّخُ والفقار ، و المعجم الوجيز ، ] || وكل : وفي كل ط ، م . (٤) فيها : ساقطة من ى . (٥) والتراب : والارض ى . (٦) أي هي : إلى هذه ى . (٧) مر رب : بغرب م || متها : منها ى . (١٠) ولأن عل : لا على ى . بغرب م || المتالذي : منافطة من ع || المؤلف : للقاتلين ى . (١١) لان عل : لا على ى . (١٧) تركيا : من دا ، م || فلا تكون : ولا يكون ى || المركب : : مركب ط . (١٤) لا يكن : لم يكن ى . (١٥) المركب : مركب على . (١٥) اختلف : واختلاف ى . (١٧)

[٥٩] ولذلك كان بعض المركبات أقرب إلى أن يستحيل نارا ، وبعضها أقرب إلى أن يستحيل ماءاً وأرضا وهواء ، أو اثنين من هذه أو أكثر . وعن هذا المقدار من الاختلاط الموجود في واحد واحد منها ، كالانطراق للذهب ، وغير ذلك من فصول الأجسام المتشابة الأجزاء ، والقول في تكون الأجسام المتشابة الأجزاء وإعطاء أسباب فصولها العامة ، هو في الرابعة من الآثار .

[٦٠] وإذا قد تبين هذا المقدار ههنا من أمر كون الأجسام المركبة وإعطاء مبادئها القريبة المادية ، فلننظر فى الكون البسيط ، أعنى كون الأجرام المبسوطة بعضها عن بعض ، وعلى أى جهة تكون ، وعلى كم وجه تقع .

[11] فنقول: إنه من الظاهر للحس تكون بعضها عن بعض. وقد يظهر ذلك أيضا من جهة ماهى أضداد، وذلك أن الأصداد من شانها أن يُفيد بعضها بعضا عند ما يستولى . المحدهما على الأخر. وإنما صار واحد واحد من الاسطقسات غير فاسد بكليتيه من قبيل التكافوء الذى بينها والمساواة . ولذلك حيث أعطى أحدهما الكثافة وعسر الانفعال كالأرض جعلت صغيرة ، وحيث أعطى أحدهما السخافة وسرعة الانفعال جعل لها الكبر كالهواء . ولولا ذلك لفسد العالم وصار خرابا يبابا .

[17] وإذا كان من الظاهر تكون بعضها عن بعض ، كها قلنا ، فهو أيضا من البين بنفسه ١٥ أن ذلك يقع على ثلاثة أنحاء : أحدها ، وهو الأسهل ، أن يفسد أحدها إلى المجاور له الذى يليه كالأرض تعود ماء ، والماء هواء ، والهواء نارا ، وبالعكس . وإنما كان هذا سهلا ، لأن ليس يحتاج في تكون بعضها عن بعض على هذه الجهة أكثر من فساد كيفية واحدة بمقابلتها ، وتزيد في الكيفية الاخرى . وذلك أن كل واحد من الاسطقسين المتجاورين ، إنما يتضاد بكيفية واحدة . ومثال ذلك أن الأرض إذا فسدت منها اليبوسة فعادت رطبة وتزيدت البرودة ، ٢٠

<sup>(1)</sup> بعض : ساقطة من ى || المركبات : المركب ط ، ى . (٢) وعن : من د . (٤) والقول . . الأجزاه : ساقطة من ى . (٥) معر : ساقطة من ى . (٢) وعن المركبة د . (٧ — ٩) وعل أي جهة . . . بعض : ساقطة من د . (٥ ص ١٠) وعل أي جهة . . . بعض : ساقطة من د ، دأ ، م . (١٠) أن الأضداد : أن من الأضداد ي . (١٦) فاست : قاسدة ي || قبيل : قبل دأ ، ي . (١٦) الانفتال : الأفتال : الأفتال المساقطة من د ، دأ الجمل : جملت ي . (١٥) وإذا : وإذى الاعن ؛ من د ، دأ . (١٦) أنحاد : ساقطة من د ، (١٥) عقابلتها : وتكون مقابلتها د ، دأ ، ط ، م . (١٩) في : من ط || التجاورين : المجاورين : المجاورين المجاورين المجاورين المجاورين : المجاورين ع ، (٢٠)

دان ذلك كونا للماء وكذلك حال الماء مع الهواء ، إذا فسدت منه البرودة ، وتزيدت الرطوبة ،
 كان ذلك كونا للهواء ، وعلى هذا حال الهواء مع النار ، وبالعكس أعنى حال النار مع الهواء ،
 والهواء مع الماء ، والماء مع الأرض .

[٦٣] وأما النحو الثانى من تكونها ، وهو أعسر ، فهو أن تتكون الاسطفسات المتضادة فى الكيفيتين جميعا بعضها من بعض ، وهذا إنما يكون فى الاسطفسات التى لا تتجاوز ، كالنار تعود ماء والهواء أرضا ، وإنما صار هذا أعسر ، لأنه يمتاج الفاسد منها أن يفسد فى الكيفيتين جميعا ، والمتكون أن يتكون فيهها جميعا . ومثال ذلك أن النار لاتعود ماء حتى تفسد منها الحرارة والبيس وتتولد الرطوبة والبرودة ، وكذلك حال الهواء مع الارض .

[15] وأما النحو الثالث من تكوّنها ، فهو أن يتكون واحد منها عن اثنين ، وذلك إنما عكن منها في المتضادة في الكيفيتين ، لا في المتضادة بكيفية واحدة ، وهي المتجاورة ، ومثال ذلك النار والماء يتكون منها الهواء والأرض . أما الهواء فبفساد يبوسة النار وبرودة الماء ، وأما الأرض فبفساد حرارة النار ورطوبة الماء . وعل هذا النحو يحسن تولد النار من الأرض والهواء . وذلك أن اللهيب \_ كها يقول أرسطو \_ هو دخان مشتمل ، والدخان إنما هو من المواء والأرض .

ا [70] وأما الأسطقسات المتجاورة ، فليس يمكن ذلك فيها . والعلة في ذلك أنها تتضاد بكيفية وتشترك في أخرى ، كالنار والهواء والماء والأرض . فإذا فسد من كل واحد منها طبعته لم يتولد عنها شيء آخر . ومثال ذلك أن تفسد من النار اليبوسة ، ومن الهواء الرطوبة ، فتبقى الحرارة مفردة ، وليس يوجد اسطقس حار فقط . وكذلك متى فسدت الحرارة فيهها ، بقى الضدان ، وهما : اليبوسة ، والرطوبة . والضدان معا لا يجتمعان في جسم واحد .

<sup>(</sup>۱) منه : قبه د. (٥) إنما : بأن د، دا ، لما ى. (٧ — ٩) وطال ذلك ... تكونها : وذلك لا يحصل إلا بتكونها إلى المتضادة الوسط د، دأ . (١٠) يمكن منها : يمكن منها د، دأ إلا المتضادة (الوسط د، دأ يكن منها : يمكن منها د، دأ إلا المتضادة (الأولى) : المضادة ى إلى الكيفيتين : + جميعاً م إ وصل : إلى الم ، م (١٦) أما : وأما ط، م إلواما : أما ى . (١٦) وطل : على دأ، ط. (١٣) والهواء : + ماء ونارا د، دأ | اللهيب : النار، دأ . (١٦) طبيعته : كيفية ى . (١٧) لم : ثم ى الاعنها : مناه د . (١٨) وكذلك : ولذلك دأ . (١٩) ومما : ساقطة من ط، ى .

[17] وهذا الصنف من التكون كأن أعسر من الأول ، وأسهل من الثاني . أما كونه أسهل من الثانى ، فإن الفساد فيه والتكون إنما يكون في كيفية واحدة . وأما عسره فلأن هذا الضرب من التكون إنما يحصل بفساد شيئين ، لكنه لكل واحد منها فساده في كيفية واحدة . ولذلك قلنا إنه أعسر من الأول .

[٦٧] وإذ قد تبين هذا من أمر المكون البسيط ، وكان قد تبين أيضا من أمر المكون المركب المقدارُ الذي تبين ، فقد ينبغى أن نقحص عن الأسباب العامة لجميع مايكون ويفسد ، وهي الأسباب القصوى بجهة مًا . فإنه بهذا الوجه يمكن أن يعطى أسباب شيء شيء من الأمور الجزئية الكائنة الفاسدة من غير تكرار في التعليم ، كما فعل في السياع فإنه هنالك أعطيت الأسباب العامة لجميع ما قوامه بالطبيعة ، سواء كان أزليا أو مكونا .

المجان المجان التي أعطيت هنالك ، هي بأعيانها أسباب الكون ١٠ والفساد . فإنه قيل هنالك : إن ألأسباب أربعة : مادة الشيء ، وصورته ، وفاعله ، وغايته .

[٦٩] أما المادة الأولى التى تبين هنالك وجودها ، فهى المادة الأولى بعينها لجميع ما يكون ويفسد . والأجسام الأزلية ، وإن قبل فيها إنها ذوات مواد ، فبضرب من التشكيك . لأن تلك ليس فيها إمكان لأن تخلع صورها ، ولا أن تفسد أيضا ، على ماتبين فى السهاء والعالم ، بل إنما يوجد لها من معنى المادة أنها موضوعة فقط ، إذ كان المحرك منها مغايرا للمتحرك ، وكانت إنما تقبل الحركة من جهة الموضوع لامن جهة الصورة .

[٧٠] وأما الصورة الكائنة الفاسدة فليس يوجد قول يعمها ، بل هي في واحد واحد من الموجودات الجزئية مابه يتجوهر ، ولذلك تلخيصها بما يخصها إنما يكون عند النظر في واحد

<sup>(</sup>١) وهذا : وهو د ، دأ . (٢) فيه : فيها د ، ط ، م | يكون : يوجد د ، دأ ||واحدة : + أهني أن الفساد من كل واحد منها هو كيفية والتكون أيضا يكون في كيفية واحدة م . (٣) لكنه : لكن ي ؛ ساقطة من د . دا ||لكل : كل د ، دأ ، ي ||فساده : فسادى ||في كيفية : وكيفية ي ||ولذلك : وهذا م ؛ + ما ط ، م ، ي . (٤) قلنا : قلناد ي . (٥) هذا : ساقطة من ط ، ي || المكون (الاولى) - الكون ط ، ي ي ||فيضا : ساقطة من ط ، ي ||المكون (الثانية ) : ساقطة من ط ، ي ||المكون (الثانية ) : ساقطة من ط ، ي . (١) بخميم ما يكون : لجميمها عا د ، دأ . (٩) بالطبعة : [ بهذه الكلمة انتهى الكلام في نسخة ي . وكتبت العبارة الثالية : « تم القول والحمد ش رب العلين ، . المحقق ] . (١٠) إن : ساقطة من م . (١٣) لأن : أن دأ . (١٥) منها : فيها م . (١٦) الصورة : الصور د ، دأ . (١٧) واحد واحد : واحد ط . (١٨) الجزئية : ساقطة من د .

واحد منها . وإذا كان هذا هكذا ، فالذى عنه الفحص ههنا ، هو السبب الفاعل الأقصى للكون والفساد . وهو الذى ذهب إعطاؤه على جميع القدماء ، فيها زعم أرسطو . وينبغى أن ينظر ههنا من أمره ، هل هو بعينه السبب الأقصى الذى تبين وجوده فى السباع ؟ وإن كان ، فهل هو محرك قريب للتكون ، أم ذلك بمتوسط ، وهو الجسم السهاوى ، لأن المحرك أعم من الفاعل . وذلك أن الفاعل هو ما شأنه أن يفعل أثرا ، وكيفيته فى المتحرك عنه . ولذلك ليس يطلق أرسطو اسم الفاعل على المحرك الأول .

[٧١] فنقول: أما في الكون البسيط، وهو نكون الاسطقسات بعضها عن بعض، فإنه من الظاهر أن الفاعل لذلك حركة الأجزاء المستقلة دورا، ولولا ذلك، لم يكن فيها كون ولافساد يجرى على نظام وترتيب عدود، بل كان ليس يمكن لأجزاء الاسطقسات فساد ألبتة، إذ كانت متعادلة بكليتها، وكل واحد منها في مكانه الطبيعي، وليس ههنا شيء يجركها حتى يلغي بعضها بعضا، على غير تعادل في قواها.

[۷۲] وكذلك يظهر الأمر في كون المركبات من البسائط، فإنه ليس في الاسطقسات كفاية في أن تختلط وممتزج، حتى يأتي منها موجود آخر، وذلك دائها وبالذات. كها أنه ليس في النار بما هي نار كفاية في أن يكون عنها جسم صناعي، حتى يستعملها الصانع ويقدرها. وكذلك مايظهر ههنا أن في حركات الأجرام السهاوية كفاية في أن تعطى صور الأجسام المعدنيات مع الاسطقسات ، فأما النبات والحيوان، فقد يظهر أنه يجتاج فيه إلى إدخال عدبك آخر في هذا العلم على ماسنين بعد.

[٧٣] وإذ قد تبين هذا من أمر حركة النقل دورا ، فبالواجب ماقيل إنها متقدمة لسائر التغاير إلا أنه ليس في الحركة الأولى الواحدة كفاية في أن يكون سببا للكون والفساد ، إذ الأمور المتضادة أسبابها متضادة . ولذلك بالواجب كانت الحركات كثيرة ومختلفة ، وبخاصة

<sup>(</sup>١) الأقصيى: سائعة من د، دأ. (٤) للتكون: للكون د، دأ. (٧) عن : من د، دأ، م. (٨) الأجزاء: الأجرام د، دأ | الأعتبى : سائعة من د، دأ. (٩) الأجزاء: الأجرام د، دأ | (٦) ون : تكون د، دأ. (٩) لأجزاء: في أحد د، دأ. (٦٦) وكذلك : وذلك أيضا ط. (١٤) يستعملها : استعملها دا المقتار ما بالمؤلف يقدرها بي الأمال عند المؤلف : + جميع دأ. (٦٦) يظهر أنه : سائطة من د، دأ. (١٨) النقل : النقلة دأ. (١٩) النقلير م. (١٣) منظلير م. (٢٠) وخاصة دأ.

حركة الشمس فى فلكها المائل. فإن هذه الحركة هى السبب أولا فى كون مايكون وفساد ما يفسد. وذلك أنها إذا دنت كانت سببا لوجود أكثر المتكونات، وإذا بعدت كانت سببا لفساد أكثر الموجودات. والفاعلة للفصول الأربع ....ة التى هى الربيع والصيف والخريف والشتاء، هى هذه الحركة.

[ ٤٧] فالفاعل عند أرسطو لانصال الكون والفساد هي حركة الشمس في الفلك المائل . وليس توجد هذه الحركة للشمس وحدها ، بل للقمر وجميع الكواكب المتحيرة ، وإن كانت الشمس في ذلك أظهر فعلا . وذلك أن الذي تفعله الشمس في مسيرها في فلكها المائل من الحتلاف الفصول الأربعة ، يفعله كوكب كوكب في مسيره في فلكه الحاص . إلا أنه وإن كان يخفي عن التأثير الذي يخص كوكبا كوكبا منها فيها لدينا من الموجودات ، فإنه يظهر بالقول الكلي أن لها مدخلا في الكون والفساد ، حتى لو توهمنا دفع حركة منها أو كوكب ، لكان إما أن والا يتم كون بعض الموجودات . فإنه أيضا عما يظهر أن لبعض الموجودات اختصاصا بفعل كوكب كوكب ، ولذلك نجد الذين رصدوها على قديم المدهر قسموا الموجودات بحسبها فجعلوا موجودا كذا من طبيعة كوكب كذا ، وموجودا كذا من طبيعة كوكب كذا ، وموجودا كذا من طبيعة كوكب كذا .

[70] وبالجملة فالذى يظهر من أمر هذه الكواكب أنها كالمستكملة لحركة الشمس ، وأن مه معظم اختلافها فى تأثيرها إنما يكون بحسب قربها وبعدها من الشمس . وأظهر مايوجد هذا للقمر وعطارد والزهرة ، ويشبه هذا أن يكون هو العلة فى وجود الاختلاف لها بحسب قربها من الشمس وبعدها ، أعنى أنها إنما تفعل ضروب سيرها من السرعة والبطء والسير الوسط فى أبعاد محدودة من الشمس .

<sup>(</sup>۲) وذلك : + أيضا د ، دأ ، م ||دنت : قربت د ، دأ ، م . (٤) هى : ساقطة من م || الحركة : الحركات د . (ه) هى . هو د ، دى . (٢) للقمر : وللقمر د ، دأ || وجبع : ولجميع م . (٧) الذي تغطه : ماقطة د ، دأ . (٨) اللابعة : ساقطة من د ، دأ + مو بعينه م || كوكب كوكب : كوكب كا كان : لكان : كان د ، دا + مو بعينه م || كوكب كان : كوكب كان : أكان الله م . (١٠ ـ ١١) لكان : أكان ط . (١٠ ـ ١١) ان لايتم : أن الاسم د ؛ لا يتم ط ، م . (١٦) فيصلوا . . كوكب كان : فيحلوا وجود كذا من طبيعة كوكب كذا د ، دأ . (١٥) كالمتصلة : كالمتصلة د ، دأ . (١٦) اختلافها في التيما التحليف في التحليف في عدد دأ ، المتلافها في وجود الاختلاف لما د ، دأ . (١٦) احتلافها في ديدا . (١٥) ويعدها . . قربها : ساقطة من د ، دأ . (١٦) الما : يكون : + هذا هو العلة في وجود الاختلاف لما د ، دأ . (١٦) ويعدها . . قربها : ساقطة من د ، دأ . (١٦) الما : سيرها ط .

[77] وإذ قد ظهر من أمر الشمس والكواكب فبالواجب إذن ماكان نشء الموجودات وهرمها ، وبالجملة لمدة بقائها ، أدوارا محدودة من مسير الشمس والكواكب في بعدها وقربها وذلك أنها هي التي تعطى لموجود موجود مزاجه الخاص به ، ثم يكون نشؤه وهرمه بحسب مافي طباعه أن يقبل هذين التغيرين عنه قربها أو بعدها . ولذلك نجد نشء الموجودات يكون بأدوار مده الكواكب ، وكذلك هرمه . فبعض يتقدر بحركة الشمس ، وبعض بحركة القمر ، كالحال في مدة بقاء الإنسان في الرحم وفي كثير من الحيونات .

[۷۷] وليس يبعد أن يكون ههنا موجودات تتفدّر أعارها بدورات كوكب كوكب من سائر الكواكب. ولذلك ما قبل إن الأعار محدودة وإن الأجال تقدر. وهذا إنما يكون مالم يطرأ على الموجود شيء بالعرض ، مثل الفساد الذي يجدث في الهواء ، والتدبير الرديء ، وسائر الأمور التي ليست أسانا طبيعية للفساد .

[٧٨] ولما كانت هذه الحركات آزلية ، على ماتبين لكون المحركين لها أزليين ، فبالواجب مايكون الكون والفساد أيضا أزليا ، وذلك إما في كون الاسطقسات بعضها عن بعض ، فضرورة إذ كانت هذه الأجرام السهاوية تحركها الحركات المتضادة عند القرب والبعد من غير وهط بينها ، كالحال في الشمس ، فإنها إذا بعدت منها ، كان ذلك سببا لتكون الأمطار لغلبة كنية الماء ، وإذا دنت كان ذلك تكونا للهواء الحال عليه . ولذلك لسنا نقدر أن نتصور إخلال الكون على هذه الجهة ، إذ كانت هذه الأجرام السهاوية أزلية بالشخص ، والاسطقسات بالنوع ، على ماتبين . وكذلك يشبه أن يكون الأمر في المعادن ، وفي كثير من النبات والحيوان ، الذي لايتولد عنه بزر .

[٧٩] وبالجملة ، فكل ماليس يحتاج فى وجوده إلى محرك أكثر من الشمس وساثر الكواكب ، لأن هذه وإن كانت مضطرة فى وجودها إلى مكان خاص تتكون فيه ، وهو وجه الأرض أو مايليه ، فإنه من الظاهر أن الأجرام العالية هى التي تلى حفظ هذا المكان بالنوع .

<sup>(</sup>۱) والكواكب : وللكواكب د ، دى . (٤) أو بعدها : وبعدها د ، دأ ، م إا ولذلك : + مام ، ط ، م . (٥) وكذلك هرمه : ساقطة من م . (٩) المرجود : الوجود م . (١٣) في كون : تكون ط . (١٣) أمركها : يجركه ط . (١٤) منها : منا د ، دأ الذلك : تنفيه د ، دأ . (١٥) وإذا : إذا ط ، م إلادنت : أدنت د ، دأ إلى الحل عليه : لحال غلبته د ، دأ ، م || ولذلك : ساقطة من د ، دأ .

وإلا غلب عليه الماء ، إذ كان الوجود الطبيعى للأرض بما هى ثقيلة إنما هو أن تكون بجميع أجزائها تحت الماء ، إذ كان قد تبين أنها النهاية الملائمة لها . وذلك ظاهر أن هذا فعل الكواكب ، وبخاصة الشمس ، فعلا ذاتيا .

[ ٨٠] فاما هل هو ضرورى أو أكثرى ففيه موضع فحص ، يوقف عليه من النظر فى أمر الأنواع التى تتولد عن برز ، وهى الأشياء التى تحتاج مع تحريك الأجرام السهاوية إلى محرك آخر وقريب . فإن الإنسان كها يقول أرسطو يولده إنسان آخر ، والشمس . وإذا وضع هذا كها هو بين من أمر هذه الأنواع المتناسلة ، أعنى أنها أزلية فيها مضى ، فهو أيضا من البين أنها ليست يمكن أن تحل فيها يستقبل ، وذلك بطر وآفة عليها من الآفات الاسطقسية . كأنك قلت فساد الهواء ، أو طفو الماء على جميع الأرض ، لأنها لو أخلت أو كان منها إمكان لأن تخل ، لكان قد خرج ماكان ممكنا من ذلك إلى الفعل فى الزمان الماضى غير المتناهى ، وذلك مرات لانهاية لها ، وكانت لاتوجد الأن أصلا .

[۸۱] وبالجملة ، فقد تبين أنه لايمكن أن يكون شيء أزليا فيها مضى ، ويفسد في المستقبل . وبالعكس أعنى أن يكون شيء كائنا ، ويبقى أزليا . فإذا كان هذا هكذا ، وتبين أن الكون والفساد أزليان ، وكانت الأزلية في هذا التغير وفي سائر التغايير الكائنة الفاسدة إنما توجد بالتتابع والنشافع ، فقد ينبغى أن نبين على أي وجه يوجد ذلك فيها .

[۸۲] فنقول: إن هذه الأمور الممكنة الوجود، أما إذا وجد المتقدم منها، فليس يلزم ضرورة عنه وجود المتأخر. ومثال ذلك أنه إذا وجد الأساس لم يلزم وجود البيت. وأما إذا وجد المتأخر فيها، فإنه يلزم ضرورة وجود المتقدم. ومثال ذلك إذا وجدت أنت فقد وجد أبوك ضرورة. وكذلك إذا وجد بيت فقد كانت أساسات وحجارة بالضرورة. وأما في الأمور الأزلية، فإن المتقدم فيها يلزم المتأخر، والمتأخر المتقدم. ومثال ذلك إذا وجد المنقلب . وإذا كان هذا هكذا، فعلى أي جهة ليت شعرى الشنوى، وجد ضرورة المنقلب الصيفى . وإذا كان هذا هكذا، فعلى أي جهة ليت شعرى

10

 <sup>(</sup>١) الطبيعي : ساقطة د، دا. (٤) فحص : ساقطة من ط. (٧) المتناسلة : المتناسية د، دا أنامن البين : بين د، دا.
 (٩) طفو : طموط الآلان تخل : لا تخل م | أتخل : تختل ط. (١٠) غير : الغير ط. (١١) وكانت : فكانت د . (١٦) أذليا : ألى د، دا ، م إلى المناسلة من ط. م إلى كانتا : كانن ط. م | إظفا : وإذا ط. م . (١٤) أن يكون : ساقطة من ط. م إلى كانتا : كانن ط. م | إظفا : وإذا ط. م . (١٤) التغيير ط. إلى التغايير : التغاير ط. (١٦) منها : فيها د، دا . (١٩) أساسات ؛ أساسي د، دأ . (١١) هذا : ساقطة من ط. م
 ط. م

يوجد الدوام فى الأمور الممكنة والتتابع ، أذلك على جهة الدوام ، أم ذلك على جهة الاستقامة .

[٨٣] فنقول: أما وجود الدوام لها على جهة الاستقامة ، فذلك ممتنع في الحاشيتين جميعا ، أعنى فيها مضى وفيها يأتى . وذلك أنه فيها مضى ، وإن كان يلزم عن وجود المتأخر وجود المتقدم ، فلسنا نقرر أن نجعل ذلك مارا على استقامة بالذات إلى غير نهاية في الماضى ، لأنه كان يحتاج المتأخر في وجوده إلى أسباب تتقدمه بغير نهاية ، وذلك محال وجوده بالذات ، فإن وجدت الاستقامة في الموجودات المتناسلة فبالعرض . ومعنى بالعرض هنا يتصور بما يتبين فيها يستقبل . إن المعطى صور هذه الموجودات المتناسلة التي هي ما هي ، هو عمرك من خارج غير البزر وإن البزر آلة له .

[18] وإذا كان ذلك كذلك ، وتبين أن هذا المحرك فبله لا نهاية له ، لم يمتنع أن يفعل بآلات لا نهاية له افعالا لا نهاية لها . فإن وضعت تلك الألات بعضها أسبابا لبعض ، كان ذلك بالعرض ، وكذلك أيضا لا يمكن أن يعرض لها البقاء الأزلى على جهة الاستقامة فيها يستقبل لا بالذات ولا بالعرض ، وذلك أنه ليس يلزم عن وجود المتقدم وجود المتأخر ، على ما قلنا . وإذا كان هذا ممتنعا ، فالبقاء لهذه الأنواع ضرورة إنما يوجد لها دورا ، وذلك من قبل المحرك الأزلى والمتحرك دورا ، فإنه متى كان غيم فقد كان مطر ، ومتى كان مطر فقد كان المحرك الأزلى والمتحرك دورا ، فإنه متى كان غيم فقد الله وقد يوجد آخر بعده إلا أن غيم ما كان منها ليس يحتاج في وجوده إلى أكثر من الاسطقسات والأجرام السهاوية ، فإن الأجرام السهاوية كافية في بقائه على هذه الجهة .

[٨٥] وأما ما كان يحتاج في وجوده إلى إدخال مبدأ آخر كالحيوان والنبات ، على ما رأه
 توم ؛ أو الإنسان فقط ، على ظاهر كلام أرسطو ؛ فإنه يرى أن في الأجرام السياوية كفاية في

<sup>(</sup>١) أذلك : أو ذلك ط ، م . (٤) أنه : ساقطة من ط ، م . (٥) تقرر : نفتر د ، دأ تؤنجعل : ط ، م . (٦) ويجود : وجود د . فإن : بل أن د ، ط ، م . (٧) يتبين : سين دا . (٩) البزر (الأولى ) : البزور ط ، م . أنه له : له أله ط ، م . (١١) لما نفله من د ، ط ، نفيم ما يراه ط ، م . (١٦) لما نفله كان غيم : نفيم ما يراه ط ، م . (١٦) لما نفله من د . ط ، نفيم ما يراه ط ، م . (١٦) وكذلك منى : ومنى د ، دأ أا أخر (الأولى ) : ساقطة من ط الإنجر (الثالثية ) : ساقطة من م . (١٧) فإن الأجرام : فالإجرام د ، دأ . (١٩) ما رأه : ما يراه م . (٢٠) ما راه م . (٢٠) على ما رأه . . كفاية في : ساقطة من د ، دأ .

إعطاء ما دون العقل . فذلك حاصل لها من قبلها معا ، أعنى الأجرام السهاوية ، وذلك المدأ .

[٨٦] إلا أن مثل هذا الكون الدائر ، إما كون دوراته بالنوع ، فضرورى ؛ وإما دورانه بالشخص ، فغير ممكن . وذلك أنه لبس يمكن أن يوجد زيد بعينه بعد أن وجد ، حتى يكون يعود دورا . ولا يمكن عن وجود هذا الغيم وجوده مرة ثانية دورا وذلك أن الواحد يلزم أن ٥ يكون الموضوع له واحدا . وإذا فسد الموضوع ثم كان ، فهو ضرورة ثانيا بالعدد . وسواء فرضت الفاعل لها واحدا بالعدد أو لم تفرضه ، على ما يدعيه أصحاب الدورات ، فإن هؤلاء يقولون إنه إذا عادت النصبة التي كانت لجميع أجزاء الفلك حين وجد زيد عاد زيد بعينه ، وهذا عال لما بيناه .

[۸۷] والاسكندر يرى فى النصب والهيآت التى توجد لفلك فى وقت مًا ، أنها لا تعود ١٠ بالشخص أبدا . ويقول إنا لو فرضنا الكواكب كلها فى نقطة واحدة من فلك البروج ، كأنك فلت فى الحمل ثم ابتدأت كلها بتحرك السريع منها والبطىء ، لم يلزم ضرورة أن تعود كلها للى تلك النقطة بعينها التى ابتدأت تتحرك ، إلا أن يكون أدوار بعضها بقدر أدوار بعض ، حتى تكون مثلا متى تمت الشمس دورة واحدة ، ثم القمر اثنى عشرة دورة . وكذلك يلزم أن تكون نسبه دوران الشمس من واحد واحد من الكواكب ، وحينتذ كان يمكن أن تعود كلها ١٥ لموضع واحد ، ولاى وضع فرضته .

[٨٨] وقد نجد الأمر بخلاف ذلك ، فإن الشمس تقطع دائرتها في ثلثهائة وخمسة وستين يوما وربع يوم ، والقمر يقطع دائرته في سبعة وعشرين يوما ونصف . وسبعة وعشرون يوما ونصف ، إذا ضوعفت ليست تعنى ثلاثهائة وخمسة وستين يوما وربع .

<sup>(</sup>۱) إعطاء ... العقل: ساقطة من د ، دأ # أعنى : على د . (٣) إلا أن : ساقطة من د ، دأ #كون : ساقطة من د ، دأ . (٤) بعينه : ساقطة من د ، دأ . (١) ثالبا : ثان د ، دأ #وسواه : سواه دأ . (٧) لما : لمبا د ، دأ . (٨) إنه : ساقطة من دا # لجميع : بجميع د ، دأ . (٩) لما : بما ط ، م . (١٣) تمود كلها : تكون عادت د ، دأ . (١٤) متى : ثم د . (١٥) دوران : دورات د ، دأ . (٨) في سبعة . . . ونصف : سبعة وعثرين يوما وتسعة وعثرين يوما د . (١٨ - ١٩) ونصف . . . ونصف : ساقطة من دأ . (١٩) ثلاثياتة : بثلاثياتة م # وربع : + يوم د ، دأ ، م .

[۸۹] وإذا كان هذا هكذا، وكان الفاعل ليس يعود واحدا بالعدد، ولا الهيولي يمكن
 ذلك فيها، فقد تبين امتناع عودة الشخص من كل جهة، وذلك ما أردنا أن نبين.

[٩٠] وهذا القول فيه تسامح ، وذلك أنه ليس يلزم إذا لم تكن دورة القمر بقدر دورة الشمس بأيامها أن لا يقدر أحدهما الآخر أصلا ، إذ قد يمكن أن يكون المقدار المشترك زمانا صغيرا ، بل إن كان الأمر هكذا فالمشترك لها ربع يوم ضرورة . لكن الوقوف على هذه الأدوار ه التى للكواكب ، هل هي مشتركة أم لا مما يعسر ، أولا يمكن . فإن ذلك مبنى على معرفة زمان الدورة الواحدة منها لكوكب كوكب على التحقيق ؛ وذلك غير ممكن للتقريب الداخل في الرصد . والذي يمكن أن يوقف عليه من ذلك ، هو أنها يقدر بعضها بعضا بتقريب ، كها يرى ذلك أصحاب النجوم ، وكيف ما كان الأمر فليس يمكن أن يعود الشخص .

[٩١] انقضى القول في هذا الكتاب والحمد لله والصلاة على نبيه محمد وآله وسلم . . . ١

<sup>(</sup>٣- ٥) وهذا . . . . ضرورة : ساقطة من م . (٣) فيه : هود . (٤) أن لا يقدر : ألا يقدر د ، دأ . (٥) لكن الوقوف : والوقوف د ، دأ . (١) فإن : لأن د ، دأ || زمان : زمن د ، دأ . (٨-٩) والذي يمكن . . . النجوم : ساقطة من م . (٨) هو : وهو ط . (١٠) انتفضى : وهنا انفضى م || في : + تلخيص م || الكتاب : + كتاب الكون والقسادم || والحمد . . . وسلم : يحمد الله وعونه بسم الله الرحمن الرحيم ط ؛ والحمد لله ما ينبض حده به م .



#### INTRODUCTION

La tâche de l'édition critique des classiques de notre patrimoine culturel est une oeuvre de longue haleine. Elle en peut se réaliser qu'avec le concours de personnes compétentes. L'oeuvre d'Averroes est multiforme et variée; elle demande de nombreux spécialistes dans des domaines divers parce qu'en elle se rejoignent et s'entraident la philosophie et la science.

Si Averroes s'est intéressé à la Logique et à la Métaphysique, il a aussi consacré de longs efforts à l'étude de la Philosophie de la nature sous ses différents aspects. Sa Métaphysique et son Tahafut al-Tahafut (Destructio destructioni) ont surtout attiré l'attention des chercheurs. Par contre, ses ouvrages sur la Physique n'ont pas été suffisamment étudiés. Nous espérons que dans l'entreprise de l'édition des textes classiques de notre partimoine culturel, cette lacune sera comblée.

Le texte que nous présentons a été préparé par deux chercheurs qui ont longuement fréquenté Averroes, à savoir le Dr. Abu'l-Wafa al-Taftazani et Prof. Sa'id Zayed. Nous souhaitons que cet ouvrage sera le début d'une série dont ils assureront la réalisation. Il est heureux qu'ils aient pu avoir recours, pour la mise au point du texte à plusieurs manuscrits dont ils ont su profiter pour établir un texte clair et précis. Espérons qu'ils puissent poursuivre leur étude de la Philosophie de la nature du grand philosophe arabe dans ses diverses parties.

Au nom de tous les lecteurs, je remercie nos deux collaborateurs pour leur travail, en leur souhaitant force et santé pour remplir la tâche dont ils ont été chargés.

Ibrahim Madkour

فطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب

رقم الإيداع بدار الكتب ١٩٩٠/٩٨٥٨

1. S. B. N. 977 - 01 - 3661 - 6

#### JAWÁMI' (EPITOME)

### **DE GENERATIONE ET CORRUPTIONE** (AL-KAWN WAL-FASAD)

Texte établi

par

Dr. Abu'l-Wafa al-Taftazani et Prof. Sa'id Zayed

Revision et Introduction

par

Dr. Ibrahim Madkour

Conseil Supérieur de la Culture

(Sous Les auspices de l'union Académique Internationale)

Société Générale Égyptienne d'Édition Le Caire

